
 

 
1 

 

MENSAGEM 
DO SANTO PADRE 

LEÃO XIV 
PARA O 

LIX DIA MUNDIAL DA PAZ 

1 DE janeiro DE 2026 

_______________________________ 

A paz esteja com todos vós. 
Rumo a uma paz desarmada e desarmante 

  

“A paz esteja contigo!”. 

Esta antiga saudação, presente ainda hoje em muitas culturas, ganhou novo vigor nos lábios de 
Jesus ressuscitado na noite de Páscoa. «A paz esteja convosco!» ( Jo 20, 19.21) é a sua Palavra 
que não só deseja, mas realiza uma mudança definitiva naqueles que a acolhem e, 
consequentemente, em toda a realidade. Por isso, os sucessores dos Apóstolos exprimem 
todos os dias e em todo o mundo a revolução mais silenciosa: “A paz esteja convosco!”. Desde 
a noite da minha eleição como Bispo de Roma, quis inserir a minha saudação neste anúncio 
coral. E desejo reiterá-lo: esta é a paz do Cristo ressuscitado, uma paz desarmada e 
desarmante, humilde e perseverante. Ela provém de Deus, o Deus que nos ama a todos 
incondicionalmente. [1] 

A paz de Cristo ressuscitado 

Quem venceu a morte e derrubou as barreiras que separavam os seres humanos (cf. Ef 2, 14) 
foi o Bom Pastor que dá a vida pelo rebanho e tem muitas ovelhas que estão fora do seu redil 
(cf. Jo 10, 11.16): Cristo, nossa paz. A sua presença, o seu dom e a sua vitória reverberam na 
perseverança de muitas testemunhas, por meio das quais a obra de Deus continua no mundo, 
tornando-se ainda mais perceptível e luminosa na escuridão dos tempos. 

Na verdade, o contraste entre as trevas e a luz não é apenas uma imagem bíblica para descrever 
o sofrimento do qual está a nascer um mundo novo: é uma experiência que nos atravessa e nos 
surpreende diante das provações que encontramos nas circunstâncias históricas em que 
vivemos. Ora, para não afundarmos na escuridão, é necessário ver a luz e acreditar nela. Trata-
se de uma exigência que os discípulos de Jesus são chamados a viver de maneira única e 
privilegiada, mas que, de muitas maneiras, sabe abrir caminho no coração de cada ser 
humano. A paz existe, deseja habitar-nos, tem o poder suave de iluminar e alargar a 
inteligência, resiste à violência e a vence. A paz tem o sopro da eternidade: enquanto ao mal se 
ordena “basta!”, à paz se suplica “para sempre”. O Ressuscitado introduziu-nos neste 
horizonte. É neste sentir que vivem os promotores da paz que, no drama daquilo que o Papa 
Francisco definiu como “terceira guerra mundial em pedaços”, ainda resistem à contaminação 
das trevas, como sentinelas na noite. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1


 

 
2 

 

Infelizmente, o contrário é possível, ou seja, esquecer a luz: assim, perde-se o realismo e se 
cede a uma representação parcial e distorcida do mundo, sob o sinal das trevas e do medo. 
Atualmente, não são poucos aqueles que chamam de realistas as narrativas privas de 
esperança, cegas à beleza dos outros e esquecidas da graça de Deus que sempre age nos 
corações humanos, por mais feridos que estejam pelo pecado. Santo Agostinho exortava os 
cristãos a estabelecerem uma amizade indissolúvel com a paz, para que, guardando-a no 
íntimo do próprio espírito, pudessem irradiar o calor luminoso ao seu redor. Dirigindo-se à sua 
comunidade, ele escreveu: «Se quereis atrair os outros para a paz, tende-a vós primeiro; sede 
vós, antes de tudo, firmes na paz. Para inflamar os outros, deveis ter dentro de vós a luz 
acesa». [2] 

Queridos irmãos e irmãs, quer tenhamos o dom da fé, quer pareça que não o temos, abramo-
nos à paz! Acolhamo-la e reconheçamo-la, em vez de a considerarmos distante e impossível. 
Antes de ser um objetivo, a paz é uma presença e um caminho. Mesmo que seja contestada 
dentro e fora de nós, como uma pequena chama ameaçada pela tempestade, guardemo-la 
sem esquecer os nomes e as histórias daqueles que a testemunharam. É um princípio que 
orienta e determina as nossas escolhas. Também nos lugares onde só restam escombros e 
onde o desespero parece inevitável, ainda hoje encontramos quem não esqueceu a paz. Do 
mesmo modo que, na noite de Páscoa, Jesus entrou no lugar onde se encontravam os 
discípulos assustados e desanimados, assim a paz de Cristo ressuscitado continua a 
atravessar portas e barreiras com as vozes e os rostos das suas testemunhas. É o dom que 
permite não esquecer o bem, reconhecê-lo como vencedor, escolhê-lo novamente e juntos. 

Uma paz desarmada 

Pouco antes de ser capturado, num momento de intensa confidência, Jesus disse aos que 
estavam com Ele: «Deixo-vos a paz; dou-vos a minha paz. Não é como a dá o mundo, que Eu 
vo-la dou». E imediatamente acrescentou: «Não se perturbe o vosso coração nem se acobarde» 
(Jo 14, 27). A perturbação e o medo podiam, certamente, referir-se à violência que em breve se 
abateria sobre Ele. De modo ainda mais profundo, os Evangelhos não escondem que o que 
desconcertou os discípulos foi a sua resposta não violenta: um caminho que todos, Pedro em 
primeiro lugar, contestaram, mas que o Mestre pediu que seguissem até ao fim. O caminho de 
Jesus continua a ser motivo de perturbação e medo. E Ele repete com firmeza àqueles que 
gostariam de defendê-lo: «Mete a espada na bainha» (Jo 18, 11; cf. Mt 26, 52). A paz de Jesus 
ressuscitado é desarmada, porque desarmada foi a sua luta, dentro de precisas circunstâncias 
históricas, políticas e sociais. Os cristãos devem tornar-se, juntos, testemunhas proféticas 
desta novidade, conscientes das tragédias das quais muitas vezes foram cúmplices. A grande 
parábola do juízo universal convida todos os cristãos a, conscientemente, agir com 
misericórdia (cf. Mt 25, 31-46). E, ao fazê-lo, encontrarão ao seu lado irmãos e irmãs que, por 
caminhos diferentes, souberam ouvir a dor dos outros e se libertaram interiormente do engano 
da violência. 

Embora hoje não sejam poucas as pessoas com o coração pronto para a paz, um grande 
sentimento de impotência as invade diante do curso cada vez mais incerto dos 
acontecimentos. Já Santo Agostinho, com efeito, assinalava um paradoxo particular: «Não é 
difícil possuir a paz. É mais difícil, quando muito, louvá-la. Se quisermos louvá-la, precisamos 
de ter capacidades que talvez nos faltem; devemos procurar as ideias certas, ponderar as 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2


 

 
3 

 

frases. Se, em vez disso, quisermos tê-la, ela está lá, ao nosso alcance, e podemos possuí-la 
sem qualquer esforço». [3] 

Quando tratamos a paz como um ideal distante, acabamos por não considerar escandaloso 
que ela possa ser negada e que até mesmo se faça guerra para alcançá-la. Parecem faltar as 
ideias certas, as frases ponderadas, a capacidade de dizer que a paz está ao nosso alcance. Se 
a paz não for uma realidade experimentada, guardada e cultivada, a agressividade espalha-se, 
tanto na vida doméstica, quanto na vida pública. Na relação entre cidadãos e governantes, 
chega-se a considerar uma culpa o não estar suficientemente preparado para a guerra, para 
reagir aos ataques e para responder à violência. No plano político, essa lógica de oposição, 
muito além do princípio da legítima defesa, é o dado mais atual numa desestabilização 
planetária que a cada dia se torna mais dramática e imprevisível. Não por acaso, os repetidos 
apelos para aumentar as despesas militares – e as escolhas que disso decorrem – são 
apresentados por muitos governantes com a justificativa da periculosidade alheia. Na verdade, 
a força dissuasiva do poder e, em particular, a dissuasão nuclear, encarnam a irracionalidade 
de uma relação entre os povos baseada não no direito, na justiça e na confiança, mas no medo 
e no domínio da força. Como já escrevia São João XXIII na sua época: «O resultado é que os 
povos vivem em terror permanente, como sob a ameaça de uma tempestade que pode rebentar 
a cada momento em avassaladora destruição. Já que as armas existem e, se parece difícil que 
haja pessoas capazes de assumir a responsabilidade das mortes e incomensuráveis 
destruições que a guerra provocaria, não é impossível que um fato imprevisível e incontrolável 
possa inesperadamente atear esse incêndio». [4] 

Pois bem, ao longo de 2024, as despesas militares a nível mundial aumentaram 9,4% em 
relação ao ano anterior, confirmando a tendência ininterrupta dos últimos dez anos e atingindo 
o valor de 2,72 biliões de dólares, ou seja, 2,5% do PIB mundial. [5] Mais ainda, parece que os 
novos desafios devem ser enfrentados atualmente não só com um enorme esforço económico 
para o rearmamento, mas também com um realinhamento das políticas educativas: em vez de 
uma cultura da memória, que preserve a consciência adquirida no século XX e não esqueça os 
milhões de vítimas, promovem-se campanhas de comunicação e programas educativos em 
escolas e universidades, bem como nos meios de comunicação social, que difundem a 
percepção de que se vive continuamente sob ameaça e transmitem uma noção de defesa e 
segurança meramente armada. 

Todavia, «quem ama verdadeiramente a paz ama também os inimigos da paz». [6] Assim, Santo 
Agostinho recomendava não destruir pontes e não insistir com repreensões, preferindo a via da 
escuta e, na medida do possível, do encontro com as razões dos outros. Sessenta anos atrás, 
o Concílio Vaticano II chegava à sua conclusão com a consciência da urgência de um diálogo 
entre a Igreja e o mundo contemporâneo. Em particular, a Constituição Gaudium et 
spes chamava a atenção para a evolução da prática bélica: «O perigo peculiar da guerra 
hodierna está em que ela fornece, por assim dizer, a oportunidade de cometer tais crimes 
àqueles que estão de posse das modernas armas científicas; e, por uma consequência quase 
fatal, pode impelir as vontades dos homens às mais atrozes decisões. Para que tal nunca venha 
a suceder, os Bispos de todo o mundo, reunidos, imploram a todos, sobretudo aos governantes 
e chefes militares, que ponderem sem cessar a sua tão grande responsabilidade perante Deus 
e a humanidade». [7] 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7


 

 
4 

 

Ao reiterar o apelo dos Padres conciliares e considerando o diálogo como a via mais eficaz em 
todos os níveis, constatamos que os recentes avanços tecnológicos e a aplicação das 
inteligências artificiais no âmbito militar radicalizaram a tragédia dos conflitos armados. Está-
se a delinear até mesmo um processo de desresponsabilização dos líderes políticos e militares 
devido ao crescente “delegar” às máquinas as decisões relativas à vida e à morte das pessoas. 
É uma espiral de destruição sem precedentes, que compromete o humanismo jurídico e 
filosófico do qual qualquer civilização depende e pelo qual é protegida. É preciso denunciar as 
enormes concentrações de interesses económicos e financeiros privados que estão a 
empurrar os Estados nessa direção; mas isso não é suficiente, se ao mesmo tempo não for 
promovido o despertar das consciências e do pensamento crítico. A Encíclica Fratelli 
tutti apresenta São Francisco de Assis como exemplo desse despertar: «Naquele mundo cheio 
de torreões de vigia e muralhas defensivas, as cidades viviam guerras sangrentas entre famílias 
poderosas, ao mesmo tempo que cresciam as áreas miseráveis das periferias excluídas. Lá, 
Francisco recebeu no seu íntimo a verdadeira paz, libertou-se de todo o desejo de domínio 
sobre os outros, fez-se um dos últimos e procurou viver em harmonia com todos». [8] É uma 
história que quer continuar em nós e que exige unir esforços para contribuir mutuamente para 
uma paz desarmante, uma paz que nasce da abertura e da humildade evangélica. 

Uma paz desarmante 

A bondade é desarmante. Talvez por isso Deus se tenha feito criança. O mistério da 
Encarnação, que tem o seu ponto mais extremo de esvaziamento na descida aos infernos, 
começa no ventre de uma jovem mãe e manifesta-se na manjedoura de Belém. «Paz na terra», 
cantam os anjos, anunciando a presença de um Deus indefeso, pelo qual a humanidade só 
pode descobrir-se amada cuidando d’Ele (cf. Lc 2, 13-14). Nada tem a capacidade de mudar-
nos mais do que um filho. E talvez seja justamente o pensamento nos nossos filhos, nas 
crianças e também naqueles que são frágeis como elas, que nos traspassa o coração (cf. Act 2, 
37). A este respeito, o meu venerado Predecessor escrevia que «a fragilidade humana tem o 
poder de tornar-nos mais lúcidos em relação ao que dura e ao que passa, ao que faz viver e ao 
que mata. Talvez por isso tendamos tão frequentemente a negar os limites e a fugir das pessoas 
frágeis e feridas: elas têm o poder de questionar a direção que escolhemos, como indivíduos e 
como comunidade». [9] 

São João XXIII foi o primeiro a introduzir a perspectiva de um desarmamento integral, alcançado 
somente através da renovação do coração e da inteligência. Assim escreveu ele na Carta 
encíclica Pacem in terris: «Todos devem estar convencidos de que nem a renúncia à 
competição militar, nem a redução dos armamentos, nem a sua completa eliminação, que 
seria o principal, de modo nenhum se pode levar a efeito tudo isto, se não se proceder a um 
desarmamento integral, que atinja o próprio espírito, isto é, se não trabalharem todos em 
concórdia e sinceridade, para afastar o medo e a psicose de uma possível guerra. Mas isto 
requer que, em vez do critério de equilíbrio em armamentos que hoje mantém a paz, se abrace 
o princípio segundo o qual a verdadeira paz entre os povos não se baseia em tal equilíbrio, mas 
sim e exclusivamente na confiança mútua. Nós pensamos que se trata de objetivo possível, por 
tratar-se de causa que não só se impõe pelos princípios da reta razão, mas que é sumamente 
desejável e fecunda de preciosos resultados». [10] 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10


 

 
5 

 

Este é um serviço fundamental que as religiões devem prestar à humanidade sofredora, 
vigiando sobre a crescente tentativa de transformar em armas até mesmo pensamentos e 
palavras. As grandes tradições espirituais, assim como o reto uso da razão, fazem-nos ir além 
dos laços de sangue e étnicos, ou daquelas fraternidades que reconhecem apenas quem é 
semelhante e rejeitam quem é diferente. Hoje vemos como isso não é óbvio. Infelizmente, faz 
parte do panorama contemporâneo, cada vez mais, arrastar as palavras da fé para o embate 
político, abençoar o nacionalismo e justificar religiosamente a violência e a luta armada. Os 
fiéis devem refutar ativamente, antes de tudo com a sua vida, estas formas de blasfémia que 
obscurecem o Santo Nome de Deus. Por isso, juntamente com a ação, é mais do que nunca 
necessário cultivar a oração, a espiritualidade, o diálogo ecuménico e inter-religioso como 
caminhos de paz e linguagens de encontro entre tradições e culturas. Em todo o mundo, é 
desejável que «cada comunidade se torne uma “casa de paz”, onde se aprende a neutralizar a 
hostilidade através do diálogo, onde se pratica a justiça e se conserva o perdão». [11] Hoje, 
mais do que nunca, é preciso mostrar que a paz não é uma utopia, através de uma criatividade 
pastoral atenta e generativa. 

Por outro lado, isso não deve desviar a atenção de todos da importância da dimensão política. 
Aqueles que são chamados a assumir responsabilidades públicas, nos mais altos e 
qualificados cargos, investiguem «a fundo qual a melhor maneira de se chegar à maior 
harmonia das comunidades políticas no plano mundial; harmonia, repetimos, que se baseia na 
confiança mútua, na sinceridade dos tratados e na fidelidade aos compromissos assumidos. 
Examinem de tal maneira todos os aspectos do problema para encontrarem no nó da questão, 
a partir do qual possam abrir caminho a um entendimento leal, duradouro e fecundo». [12] É o 
caminho desarmante da diplomacia, da mediação, do direito internacional, infelizmente 
contrariado por violações cada vez mais frequentes de acordos alcançados com grande 
esforço, num contexto que exigiria não a deslegitimação, mas sim o fortalecimento das 
instituições supranacionais. 

Hoje, a justiça e a dignidade humana estão, mais do que nunca, expostas aos desequilíbrios de 
poder entre os mais fortes. Então, como viver num tempo de desestabilização e conflitos, 
libertando-se do mal? É necessário motivar e apoiar todas as iniciativas espirituais, culturais e 
políticas que mantenham viva a esperança, combatendo a difusão de «atitudes fatalistas a 
respeito da globalização, como se as dinâmicas em ato fossem produzidas por forças 
impessoais anónimas e por estruturas independentes da vontade humana». [13] Se, 
efetivamente, «a melhor maneira de dominar e avançar sem entraves é semear o desânimo e 
despertar uma desconfiança constante, mesmo disfarçada por detrás da defesa de alguns 
valores», [14] deve se contrapor a tal estratégia o desenvolvimento de sociedades civis 
conscientes, de formas de associativismo responsável, de experiências de participação não 
violenta, de práticas de justiça restaurativa em pequena e grande escala. Leão XIII já o 
salientava claramente na Encíclica Rerum novarum: «A experiência que o homem adquire 
todos os dias da exiguidade das suas forças, obriga-o e impele-o a agregar-se a uma 
cooperação estranha. É nas Sagradas Letras que se lê esta máxima: “Mais valem dois juntos 
que um só, pois tiram vantagem da sua associação. Se um cai, o outro sustenta-o. Desgraçado 
do homem só, pois; quando cair, não terá ninguém que o levante” ( Ecl 4, 9-10). E esta outra: 
“O irmão que é ajudado por seu irmão, é como uma cidade forte”» ( Pr 18, 19). [15] 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15


 

 
6 

 

Que isso seja um fruto do Jubileu da Esperança, que levou milhões de seres humanos a 
redescobrirem-se peregrinos e a iniciarem em si mesmos aquele desarmamento do coração, 
da mente e da vida, ao qual Deus não tardará em responder, cumprindo as suas promessas: 
«Ele julgará as nações, e dará as suas leis a muitos povos, os quais transformarão as suas 
espadas em relhas de arados, e as suas lanças, em foices. Uma nação não levantará a espada 
contra outra, e não se adestrarão mais para a guerra. Vinde, Casa de Jacob! Caminhemos à luz 
do Senhor» (Is 2, 4-5). 

Vaticano, 8 de dezembro de 2025 

LEÃO PP. XIV 

________________________________ 

[1] Cf. Bênção “Urbi et Orbi”, Loggia central da Basílica de São Pedro (8 de maio de 2025). 
[2] Agostinho de Hipona, Sermo 357, 3. 
[3] Ibid., 1. 
[4] João XXIII, Carta enc. Pacem in terris (11 de abril de 1963), 111. 
[5] Cf. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International Security (2025). 
[6] Agostinho de Hipona, Sermo 357, 1. 
[7] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes, 80. 
[8] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 4. 
[9] Id., Carta ao Diretor do jornal italiano “Corriere della Sera” (14 de março de 2025). 
[10] João XXIII, Carta enc. Pacem in terris (11 de abril de 1963), 113. 
[11] Discurso aos Bispos da Conferência Episcopal Italiana (17 de junho de 2025). 
[12] João XXIII, Carta enc. Pacem in terris (11 de abril de 1963), 118. 
[13] Bento XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 de junho de 2009), 42. 
[14] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 15. 
[15] Leão XIII, Carta enc. Rerum novarum (15 de maio de 1891), 37. 
 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#42
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html

