
 

Página 1 de 7 
 

Domingo II do Tempo Comum – Ano A – 18.01.2026 

 
“Eis o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo.” 

 
Viver a Palavra 
 A Liturgia da Palavra deste Domingo conduz-nos ao cerne da nossa vida cristã: sonhados e amados por 
Deus desde o seio materno, somos chamados a viver a experiência única e pessoal do encontro com Jesus Cristo 
que nos desafia a encontrar na Sua vontade um caminho de realização e felicidade que nos constitui como 
apóstolos da alegria do Evangelho, para que a Igreja seja um rasto de luz para todos os povos e nações. Deste 
modo, os diversos textos proclamados neste Domingo apresentam-nos a dinâmica da nossa vida cristã, num 
horizonte responsorial, isto é, chamados e convocados pela misericórdia de Deus que nos precede sempre, 
somos convidados a responder generosamente ao seu projeto de amor. 
 A disponibilidade para o acontecer de Deus nas nossas vidas nasce da certeza de que o Seu amor nos 
precede, acompanha e aponta um horizonte de realização e felicidade absolutamente novo. Por isso, podemos 
cantar com as palavras do salmista: «eu venho, Senhor, para fazer a vossa vontade». A vontade de Deus a nosso 
respeito é algo de bom e de belo como nos testemunha S. Paulo quando afirma que Deus «quer que todos os 
homens sejam salvos e cheguem ao conhecimento da verdade» (1 Tm 2,4). Quantas vezes na procura de uma 
razão diante de uma desgraça, já ouvimos dizer: «foi a vontade de Deus». Na verdade, a vontade de Deus não 
pode ser a justificação para aquilo que não conseguimos responder. A vontade de Deus é um desígnio amoroso 
de salvação e, por isso, responder com generosidade e disponibilidade à Sua vontade é caminhar pela estrada 
da felicidade verdadeira que tem como nome a santidade. 
 O caminho de descoberta da vontade de Deus a nosso respeito brota da experiência que João Baptista 
nos testemunha no Evangelho: «eu vi e dou testemunho de que Ele é o Filho de Deus». João Baptista testemunha 
aquilo que viu e experimentou e não apenas uma noção teórica e abstrata. Seguir Jesus Cristo implica 
necessariamente fazer esta experiência do Seu amor, tal como afirma o Papa Bento XVI na Carta Encíclica Deus 
caristas est: «ao início do ser cristão, não há uma decisão ética ou uma grande ideia, mas o encontro com um 
acontecimento, com uma Pessoa que dá à vida um novo horizonte e, desta forma, o rumo decisivo» (DCE 1). 
 Este encontro decisivo transforma a vida e o coração de tal modo que toda a nossa vida se molda a partir 
desta experiência. É assim que aparece João Baptista como figura de charneira, apontando o «Cordeiro de Deus, 
que tira o pecado do mundo», testemunhando a presença Daquele que os profetas anunciaram e que a 
humanidade esperava. João Baptista está do outro lado do Jordão, no lugar onde o Povo de Israel se deteve para 
preparar a entrada na Terra Prometida. Ele é referência fundamental do nosso ser cristão porque nos ensina a 
arte de apontar para Jesus, de se saber retirar para que Ele tenha lugar, de proporcionar aos outros a experiência 
do encontro com Aquele que dá sentido à nossa vida. 
 Com toda a certeza, lendo a nossa história, encontramos pessoas que foram para nós lugares de encontro 
com Jesus, pessoas capazes de sair de si mesmas para apontar esse horizonte de realização e felicidade que 
só em Cristo se pode encontrar. Louvando o Senhor pela vida de tantos e tantas que nos mostraram o rosto de 
Jesus, comprometemo-nos em ser também nós testemunhas de Jesus com a humildade e a ousadia de João 
Baptista, anunciando ao mundo que não há aventura mais bela do que fazer das nossas vidas lugares de beleza 
que testemunham a presença Daquele que dá sentido às nossas vidas. in Voz Portucalense 

+ + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + 

 João Baptista testemunha diante dos seus contemporâneos a presença do Cordeiro de Deus que tira o 

pecado do mundo e aponta, assim, o caminho da verdadeira felicidade. Na nossa vida, foram ou são muitos os 

que, na nossa vida, como João Baptista nos apontaram o caminho de Jesus. Por isso, este Domingo pode ser 

uma boa oportunidade para agradecer a tantos e tantas por esse importante papel na nossa vida. No contexto da 

liturgia dominical pode colocar-se esta intenção de louvor e agradecimento pela vida daqueles e daquelas que 



 

Página 2 de 7 
 

são para nós presença que aponta para Jesus e pode lançar-se o desafio de ao longo desta semana terem um 

gesto de gratidão para com essas pessoas. in Voz Portucalense 

+ + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + 

 Estamos no Ano Litúrgico – Ano A – onde seremos acompanhados pelo evangelista Mateus. Tendo 
em vista a formação bíblica dos fiéis e a importância do conhecimento da Sagrada Escritura como Palavra que 
ilumina a vida dos batizados, o contexto do Ano Litúrgico pôde ser acompanhado como uma oportunidade para 
um encontro ou até vários encontros, sobre o Evangelista deste ano litúrgico. 

Como se diz acima, durante todo este ano litúrgico – 2025/2026 - acompanhamos o evangelista 
Mateus em grande parte das proclamações do Evangelho. Deste modo, como preparação complementar, é, 
certamente, oportuna a proposta de formação para todos os fiéis acerca do Evangelho de S. Mateus. Há muita 
ignorância e confusão sobre o Evangelho de Mateus. Merece a pena tentar formar mais e melhor os cristãos da 
nossa comunidade.  
        E fizemos isso….  
        Em anexo à Liturgia da Palavra e, também, num separador próprio, da página da paróquia de Vilar 
de Andorinho, ficará disponível um texto sobre o evangelista Mateus. Poderão melhorar os conhecimentos 
bíblicos – Novo Testamento e Antigo Testamento – em https://paroquiavilarandorinho.pt/fbiblica/.Proporciona-se 
a todos os fiéis, um maior conhecimento deste precioso tesouro que é a Sagrada Escritura. ~ 
         

LEITURA I – Isaías 49,3.5-6 
Disse-me o Senhor: 
«Tu és o meu servo, Israel, 
por quem manifestarei a minha glória». 
E agora o Senhor falou-me, 
Ele que me formou desde o seio materno, 
para fazer de mim o seu servo, 
a fim de lhe reconduzir Jacob e reunir Israel junto d’Ele. 
Eu tenho merecimento aos olhos do Senhor 
e Deus é a minha força. 
Ele disse-me então: 
«Não basta que sejas meu servo, 
para restaurares as tribos de Jacob 
e reconduzires os sobreviventes de Israel. 
Vou fazer de ti a luz das nações, 
para que a minha salvação chegue até aos confins da terra». 
  
CONTEXTO 
 A primeira leitura do segundo domingo do tempo Comum vem do “Livro da Consolação” do Deutero-Isaías 
(cf. Is 40-55). Este profeta anónimo cumpriu a sua missão profética na Babilónia, na fase final do Exílio (entre 550 
e 539 a.C.). Tinham passado algumas dezenas de anos desde que Nabucodonosor havia destruído Jerusalém e 
arrastado para o cativeiro a maior parte dos habitantes de Judá. Os judeus cativos desesperam porque o tempo 
vai passando e a libertação (anunciada por Ezequiel, um outro profeta do tempo do Exílio) nunca mais acontece. 
Será que Deus se esqueceu das suas promessas? 
 O Deutero-Isaías sente que Deus o envia a dizer aos seus concidadãos, exilados e desanimados, palavras 
de esperança. Cumprindo o mandato de Deus, o profeta fala da iminência da libertação, comparando-a ao antigo 
êxodo, quando Deus salvou o seu Povo da escravidão do Egipto (cf. Is 40-48); e anuncia, também, a reconstrução 
de Jerusalém, a cidade que a guerra reduziu a cinzas, mas à qual Deus vai fazer regressar a alegria e a paz (cf. 
Is 49-55). 
 Lado a lado com a proposta “consoladora” do Deutero-Isaías aparecem, contudo, quatro textos (cf. Is 
42,1-9; 49,1-13; 50,4-11; 52,13-53,12) que fogem um tanto a esta temática. São cânticos que se referem a um 
personagem misterioso e enigmático, designado pelos biblistas como o “servo de Javé”. Esse personagem será 
Jeremias, o profeta que tanto sofreu por causa da missão? Será o próprio Deutero-Isaías, chamado a dar 
testemunho de Deus no cenário difícil do Exílio? Será Ciro, rei dos persas, que alguns anos depois libertará os 
judeus exilados e autorizará o seu regresso a Jerusalém? Será o povo de Israel, no seu conjunto, chamado a dar 
testemunho de Deus na Babilónia? Não sabemos ao certo. Mas esse “servo de Javé” é apresentado como um 
predileto de Javé, chamado para o serviço de Deus, enviado por Deus com uma missão universal. A missão 
desse “servo” cumpre-se no sofrimento e numa entrega incondicional à Palavra. O sofrimento do profeta tem, 
contudo, um valor expiatório e redentor, pois dele resulta o perdão para o pecado do Povo. Deus aprecia o 
sacrifício deste “servo” e recompensá-lo-á, fazendo-o triunfar diante dos seus detratores e adversários. 
A primeira leitura de hoje propõe-nos parte do segundo cântico do “servo de Javé” (cf. Is 49,1-13). Neste cântico, 
esse “servo” é explicitamente identificado com Israel (embora alguns comentadores pensem que a determinação 

https://paroquiavilarandorinho.pt/fbiblica/


 

Página 3 de 7 
 

“Israel” não é original no texto e que foi aqui acrescentada como uma interpretação): poderia ser a figura do povo 
de Deus, chamado a dar testemunho de Javé no meio dos outros povos. in Dehonianos 
 
INTERPELAÇÕES 

• A escolha do “servo” e a sua designação por Deus, “desde o seio materno”, para assumir uma 
missão, convida-nos hoje a olhar para esse mistério sempre pessoal, mas sempre insondável que é 
a vocação. Deus chama homens e mulheres para, através deles, intervir no mundo e concretizar o 
seu plano de salvação. Provavelmente nunca chegaremos a compreender cabalmente as razões e 
os critérios de Deus nas escolhas que faz. De resto, não nos compete questionar as escolhas de 
Deus, mas sim tentar descobrir o lugar que Deus nos reserva no seu projeto e acolher com 
obediência e disponibilidade o seu chamamento. Deus conta com cada um de nós. Também a nós 
Ele diz: “tu és o meu servo, por quem manifestarei a minha glória”. Como nos situamos diante do 
mistério da vocação? Temos procurado, através da escuta de Deus e do diálogo com Ele, descobrir 
o lugar e o papel que Ele nos tem destinado? Estamos disponíveis para colocar a nossa vida ao 
serviço do projeto de Deus, num “sim” total e comprometido? 

• O “relato da vocação” do “servo de Javé” que a liturgia deste domingo nos oferece lembra-nos que 
na origem da vocação está sempre Deus: é Ele que elege, que chama e que confia a cada pessoa 
uma missão. Sendo assim, a vocação é algo que só se entende à luz de Deus e a partir de Deus. O 
“chamado” não age em nome próprio, mas age em nome de Deus e por mandato de Deus; o 
“chamado” não proclama as suas ideias ou teorias, mas sim a Palavra que ouviu de Deus; o 
“chamado” não faz aquilo que lhe apetece fazer, mas sim aquilo que Deus o encarregou de fazer; o 
“chamado” não dá testemunho de si próprio, mas procura ser um sinal vivo de Deus no meio dos 
seus irmãos. Esse “testemunho” de Deus só é possível se o “chamado” cultivar uma grande 
proximidade com Deus, viver na escuta de Deus, aprofundar cada vez mais a sua comunhão com 
Deus. A nossa ação, o nosso testemunho e a nossa intervenção no mundo são alimentados por 
Deus? Procuramos, no diálogo com Deus e na escuta de Deus, descobrir o sentido da nossa 
missão? 

• Poderemos nós, seres frágeis e indignos, ser sinais de Deus no mundo? Poderemos, com todas as 
nossas limitações, concretizar a “obra” de Deus no meio dos nossos irmãos e anunciar, com palavras 
e com gestos, um mundo mais belo, mais justo e mais humano? Sim podemos, com a força de Deus. 
Convém, no entanto, que não nos iludamos: aquilo que fazemos de extraordinário não resulta das 
nossas forças ou das nossas qualidades, mas sim de Deus. Quando nos louvarem ou nos 
aplaudirem por causa das obras que fazemos, que o nosso coração não se encha de orgulho, de 
vaidade, de autossuficiência, de autoconvencimento: por detrás de todos os nossos êxitos está 
Deus, esse Deus que é capaz de renovar e transformar o mundo a partir da nossa fragilidade. 
Estamos bem conscientes dos nossos limites e, em simultâneo, da força de Deus que atua em nós 
e através de nós? in Dehonianos. 

 
SALMO RESPONSORIAL – Salmo 39(40) 
Refrão: Eu venho, Senhor, para fazer a vossa vontade. 
 
Esperei no senhor com toda a confiança 
e Ele atendeu-me. 
Pôs em meus lábios um cântico novo, 
um hino de louvor ao nosso Deus. 
Não Vos agradaram sacrifícios nem oblações, 
mas abristes-me os ouvidos; 
não pedistes holocaustos nem expiações, 
então clamei: «Aqui estou». 
«De mim está escrito no livro da Lei 
que faça a vossa vontade. 
Assim o quero, ó meu Deus, 
a vossa lei está no meu coração». 
Proclamei a justiça na grande assembleia, 
não fechei os meus lábios, Senhor, bem o sabeis. 
Não escondi a vossa justiça no fundo do coração, 
proclamei a vossa fidelidade e salvação. 
 
 
 



 

Página 4 de 7 
 

LEITURA II – 1 Coríntios 1,1-3 
Irmãos: 
Paulo, por vontade de Deus 
escolhido para Apóstolo de Cristo Jesus 
e o irmão Sóstenes, 
à Igreja de Deus que está em Corinto, 
aos que foram santificados em Cristo Jesus, 
chamados à santidade, 
com todos os que invocam, em qualquer lugar, 
o nome de Nosso Senhor Jesus Cristo, Senhor deles e nosso: 
A graça e a paz de Deus nosso Pai e do Senhor Jesus Cristo 
estejam convosco. 
  
CONTEXTO 
 No decurso da sua segunda viagem missionária, Paulo chegou a Corinto, depois de atravessar boa parte 
da Grécia, e ficou por lá cerca 18 meses (anos 50-52). De acordo com At 18,2-4, Paulo começou a trabalhar em 
casa de Priscila e Áquila, um casal de judeo-cristãos. No sábado, usava da palavra na sinagoga. Com a chegada 
a Corinto de Silvano e Timóteo (cf. 2Co 1,19; At 18,5), Paulo consagrou-se inteiramente ao anúncio do Evangelho. 
Não tardou, no entanto, a entrar em conflito com os líderes da comunidade judaica de Corinto e foi expulso da 
sinagoga. 
 Corinto era uma cidade nova e muito próspera, capital da Província romana da Acaia. Distinguia-se como 
centro comercial importante. Servida por dois portos de mar, possuía as características típicas das cidades 
marítimas: era a cidade do desregramento para todos os marinheiros que cruzavam o Mediterrâneo, ávidos de 
prazer, após meses de navegação. Na cidade pontificava Afrodite, deusa do amor, em cujo tempo se praticava a 
prostituição sagrada. Na época de Paulo, a cidade comportava cerca de 500.000 pessoas, das quais dois terços 
eram escravos. A riqueza escandalosa de alguns contrastava com a miséria da maioria. 
 Como resultado da pregação de Paulo, nasceu a comunidade cristã de Corinto. A maior parte dos 
membros da comunidade eram de origem grega, embora em geral, de condição humilde (cf. 1Co 11,26-29; 8,7; 
10,14.20; 12,2); mas também havia elementos de origem hebraica (cf. At 18,8; 1Co 1,22-24; 10,32; 12,13). De 
uma forma geral, a comunidade era viva e fervorosa; no entanto, estava exposta aos perigos de um ambiente 
corrupto: moral dissoluta (cf. 1Co 6,12-20; 5,1-2), querelas, disputas, lutas (cf. 1Co 1,11-12), sedução da 
sabedoria filosófica de origem pagã que se introduzia na Igreja revestida de um superficial verniz cristão (cf. 1Co 
1,19-2,10). 
 Paulo escreveu a sua primeira Carta aos Coríntios quando estava em Éfeso, no decurso da sua terceira 
viagem missionária. O apóstolo teve conhecimento de notícias alarmantes, chegadas de Corinto, que davam 
conta de problemas graves na comunidade: divisões, conflitos e diversos escândalos. Paulo, compenetrado do 
seu papel enquanto fundador da comunidade, escreveu aos coríntios exortando-os a corrigir todas essas 
situações. No entanto, para além das questões particulares, transparece na Carta uma questão mais ampla: a 
dificuldade de inserção do cristianismo numa realidade cultural muito diferente da realidade palestina. 
 O trabalho missionário de Paulo de Tarso, em meados do séc. I, levou o cristianismo ao encontro do 
mundo grego. Paulo, depois de um certo discernimento, tinha concluído que a proposta de Jesus era para todos 
os povos da terra e não exclusivamente para os judeus. No entanto, o contexto judaico – de onde o cristianismo 
era originário – e o contexto grego eram realidades culturais e religiosas bastante diferentes. Como é que a 
proposta cristã se aguentaria quando mergulhasse num mundo que funcionava com dinamismos que lhe eram 
estranhos? Iria a brilhante cultura grega absorver ou desvirtuar os valores cristãos? Como é que os cristãos de 
origem grega integrariam a sua fé na realidade cultural em que estavam inseridos? Esta problemática é, em última 
análise, o cenário de fundo da reflexão de Paulo nesta carta. 
 O texto que a liturgia deste domingo nos propõe como segunda leitura faz parte da introdução à carta 
(1Co 1,1-9). in Dehonianos. 
 
INTERPELAÇÕES 

• Paulo de Tarso, o rabi judeu que encontrou Jesus na estrada de Damasco, entendeu toda a sua vida 
à luz do chamamento que Deus lhe dirigiu. Por mandato de Deus, tornou-se “apóstolo”, enviado a 
dar testemunho de Jesus e a ser arauto da Boa Notícia que Jesus veio oferecer ao mundo e aos 
homens. Paulo assumiu essa missão com total compromisso e com uma dedicação sem limites. Foi 
martirizado em Roma, durante a perseguição de Nero, por causa do seu testemunho e da sua 
fidelidade à missão que lhe foi confiada. Evidentemente, a nossa história de vida não é igual à do 
apóstolo Paulo. Talvez Deus não exija que vivamos ao mesmo ritmo e que percorramos o mesmo 
caminho de Paulo de Tarso. Mas todos nós, talvez de formas diversas, somos chamados a dar 
testemunho de Jesus e do seu Evangelho neste mundo e neste tempo que nos tocou viver. 



 

Página 5 de 7 
 

Assumimos essa missão com dedicação, com entrega, com compromisso, independentemente dos 
obstáculos, das resistências e das incompreensões que encontramos? 

• Paulo lembra aos cristãos de Corinto – e a nós também – que todos os batizados são chamados à 
santidade. Para muitos cristãos, contudo, a palavra “santidade” assusta: parece demasiado exigente 
e, portanto, irrealizável. Na verdade, a vocação à santidade não implica obrigatoriamente seguir 
caminhos extremos de ascese, de privação, de sacrifício, de renúncia, de abandono do mundo; mas 
significa, sobretudo, viver de forma coerente com a vida nova que assumimos no dia em que fomos 
batizados, o dia em que nos comprometemos no seguimento de Jesus; significa deixarmos para trás 
as obras das trevas e passarmos a viver na luz, como pessoas novas, animadas pelo Espírito. Temos 
procurado concretizar a nossa vocação à santidade? A nossa vida dá testemunho dos valores de 
Deus? 

• Paulo também lembra aos cristãos da cidade de Corinto que não estão sozinhos na vivência e no 
testemunho da vocação a que foram chamados. Eles fazem parte de uma grande família, espalhada 
pela terra inteira, e que é constituída por “todos os que invocam, em qualquer lugar, o nome de 
Nosso Senhor Jesus Cristo”. Nessa família não há distinções baseadas na cor da pele, no lugar de 
nascimento, nas categorias sociais, nas diferenças culturais, nos títulos honoríficos, nos bens 
materiais que cada um possui… Trata-se de uma família de irmãos e de irmãs, reunida à volta de 
Jesus, animada e conduzida pelo Espírito Santo. Todos os membros dessa família, de formas 
diversas, participam da mesma missão: dar testemunho, no meio do mundo, da proposta salvadora 
de Deus. É desta forma que vemos a Igreja nascida de Jesus? Sentimo-nos plenamente membros 
dela? Fazemos tudo o que está ao nosso alcance para que esta família viva unida e testemunhe o 
amor de Deus no meio dos homens? in Dehonianos   

 

EVANGELHO – João 1,29-34 
Naquele tempo, 
João Baptista viu Jesus, que vinha ao seu encontro, 
e exclamou: 
«Eis o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo. 
Era d’Ele que eu dizia: 
“Depois de mim virá um homem, 
que passou à minha frente, porque existia antes de mim”. 
Eu não O conhecia, 
mas para Ele Se manifestar a Israel 
é que eu vim batizar em água». 
João deu mais este testemunho: 
«Eu vi o Espírito Santo 
descer do Céu como uma pomba e repousar sobre Ele. 
Eu não O conhecia, 
mas quem me enviou a batizar em água é que me disse: 
“Aquele sobre quem vires o Espírito Santo descer e repousar 
é que batiza no Espírito Santo”. 
Ora eu vi e dou testemunho de que Ele é o Filho de Deus». 
  
CONTEXTO 
 Este trecho integra a secção introdutória do Quarto Evangelho (cf. Jo 1,19-3,36). Nessa secção, a principal 
preocupação do autor é apresentar a figura de Jesus. 
 João, o autor do Quarto Evangelho, dispõe os materiais que tem à sua disposição como se estivéssemos 
num teatro. Diante dos nossos olhos, diversas personagens vão entrando no palco e apresentam-nos Jesus. As 
“falas” que lhes são atribuídas são afirmações categóricas, carregadas de significado teológico, que nos convidam 
a mergulhar no mistério de Jesus. O quadro final que resulta destas diversas intervenções apresenta Jesus como 
o Messias, Filho de Deus, que possui o Espírito e que veio ao encontro dos homens para fazer aparecer o Homem 
Novo, nascido da água e do Espírito. 
 João Baptista tem um lugar especial neste cenário de apresentação de Jesus. O seu testemunho aparece 
no início e no fim da secção (cf. Jo 1,19-37; 3,22-36), como se o seu testemunho fosse decisivo. De facto, a 
catequese cristã sempre viu João Batista como “o precursor do Messias”, aquele que Deus enviou para preparar 
os homens para acolherem Jesus. 
 Neste quadro que o Evangelho deste domingo nos apresenta, o narrador não define o auditório ao qual 
João se dirige. Com isso, ele pretende possivelmente sugerir que o testemunho de João é perene, dirigido aos 
homens e mulheres de todos os tempos e com eco permanente na comunidade cristã. 



 

Página 6 de 7 
 

 A cena narrada pelo autor do Quarto Evangelho passa-se em Betânia, na margem oriental do rio Jordão 
(cf. Jo 1,28), uma povoação situada perto de Jericó e até agora não identificada (Orígenes fala de “Bethabara”, 
ou “Casa da Passagem”). Alguns séculos antes, tinha sido da margem oriental do rio Jordão que os hebreus, 
libertados do Egito e conduzidos por Josué, “passaram” para a Terra Prometida. in Dehonianos. 
 
INTERPELAÇÕES 

• A liturgia deste domingo lembra-nos que Deus chama todos os seus filhos a desempenhar um 
determinado papel no projeto que Ele tem para o mundo e para os homens. Nesse sentido, 
apresentou-nos a vocação do Servo de Javé, a vocação do apóstolo Paulo e a vocação dos cristãos 
de Corinto (que é, afinal, a vocação dos cristãos de todos os tempos e lugares). O quadro não estaria 
completo sem uma referência a Jesus e à missão que o Pai Lhe confiou no seu projeto de salvação. 
É esse o tema do Evangelho deste dia. No entanto, antes de nos questionarmos sobre a missão que 
o Pai confiou a Jesus, detenhamo-nos um pouco a olhar para esse facto espantoso e 
verdadeiramente improvável que é Deus escolher-nos, chamar-nos, enviar-nos, envolver-nos nos 
planos que Ele desenhou para levar todos os homens ao encontro da vida plena. É verdade: apesar 
da nossa pequenez, dos nossos limites, da nossa indignidade, Deus conta connosco – com cada 
um de nós – para concretizar o seu projeto de salvação. Como nos sentimos diante do chamamento 
de Deus? Como Jesus, estamos dispostos a cumprir o papel que Deus quer confiar-nos no contexto 
do seu plano salvador? 

• João Batista, o “apresentador oficial” de Jesus, diz-nos que Jesus é “o Cordeiro de Deus” que veio 
tirar o pecado do mundo”. O que é que isso significa? Que Deus, irritado com as ofensas que Lhe 
fazemos, decidiu enviar alguém da sua confiança para nos controlar e para nos impor a sua vontade? 
Não. Deus não é um ditador cujo programa é restringir a liberdade dos seus súbditos; mas é um Pai 
cheio de amor, um Pai que detesta ver os seus filhos a escolher caminhos que os afastam da 
felicidade e da vida verdadeira. O pecado não é uma ofensa contra Deus; é uma decisão estúpida 
nossa, uma decisão que nos leva por caminhos sem saída. O envio de Jesus ao encontro dos 
homens para “tirar o pecado do mundo”, é a decisão amorosa de um Pai que quer estar sempre ao 
nosso lado e ajudar-nos a vencer tudo aquilo que nos destrói e nos rouba a vida. Jesus enfrentou 
precisamente o “pecado do mundo” – o egoísmo, a injustiça, a violência, a maldade – para nos 
mostrar como devemos viver para ter vida verdadeira. Jesus morreu porque decidiu enfrentar “o 
pecado”; mas Deus ressuscitou-O e deu-Lhe razão. A ressurreição de Jesus significa a sua vitória 
sobre o pecado. Nós, esses filhos e filhas que Deus quer salvar, escutamos e acolhemos as 
indicações de Jesus? Já percebemos que o pecado é “um mau negócio”, uma opção que não ajuda 
a construir uma vida com pleno sentido? 

• Apesar da vitória de Jesus, o pecado não desapareceu da história e da vida dos homens. O “pecado” 
continua hoje a enegrecer o nosso horizonte diário, apresentando-se em forma de guerras, de 
terrorismo, de corrupção, de injustiça, de indiferença, de exploração dos mais fracos, de tráfico de 
pessoas, de açambarcamento por alguns dos recursos que pertencem a todos, de destruição da 
natureza e da criação… Jesus falhou? Não. Jesus disse-nos, em nome de Deus, que o pecado 
frustra a nossa vocação à vida plena; lutou contra o pecado e mostrou-nos como derrotá-lo. A 
questão é que nós continuamos a fazer escolhas duvidosas e a preferir seguir caminhos de 
autossuficiência, passando ao lado de tudo o que Jesus nos veio dizer. No entanto, a nossa missão 
é continuar a obra de Jesus e lutar objetivamente contra “o pecado” instalado no coração de cada 
um de nós e instalado em cada degrau da nossa vida coletiva. A missão dos seguidores de Jesus 
consiste em anunciar a vida plena e em lutar contra tudo aquilo que impede a sua concretização na 
história. É isso que fazemos? Enquanto discípulos de Jesus, lutamos objetivamente contra os 
mecanismos de pecado que, por todo o lado, trazem sofrimento e morte à vida dos homens? 

• João Batista diz-nos também que Jesus é o “Filho de Deus” que veio ao encontro dos homens e que 
dá testemunho no mundo dessa vida de Deus que O habita em plenitude. A vida de Deus brilha no 
mundo e ilumina a história dos homens através das palavras, dos gestos, do amor que Jesus 
partilhou com todos os que com Ele se cruzaram nos caminhos da Galileia e da Judeia, 
especialmente os pobres, os marginalizados, os pequeninos, os sofredores, os injustiçados. Em 
Jesus, Deus encontrou-se com os homens e manifestou-lhes a sua bondade e a sua misericórdia. 
Jesus, quando terminou o seu caminho neste mundo, encarregou os seus discípulos de continuarem 
a sua obra. Hoje são os discípulos de Jesus que, apesar das suas limitações e fragilidades, têm 
como missão testemunhar no mundo o rosto de Deus, o coração de Deus, a misericórdia de Deus, 
a vida de Deus. Fazemo-lo? Somos sinais de Deus e testemunhas da vida de Deus no meio dos 
nossos irmãos? Quem olha para nós, para o que dizemos e fazemos, encontra a realidade de Deus? 

• Segundo João Batista, Jesus veio “batizar no Espírito”. A todos aqueles que se dispuserem a acolher 
a sua proposta, Jesus comunica a vida de Deus, a força de Deus, o amor de Deus (o Espírito Santo). 



 

Página 7 de 7 
 

Os primeiros discípulos de Jesus fizeram essa experiência no dia de Pentecostes (cf. At 2). Aquele 
que recebe esse “batismo no Espírito”, passa a viver segundo um dinamismo novo: os seus gestos, 
as suas palavras e o seu estilo de vida refletem a vida de Deus. O que é batizado no Espírito, 
renuncia à escravidão do pecado e passa a fazer as obras de Deus. Ser batizado no Espírito 
corresponde a um novo nascimento. Para nós, este caminho começou no dia em que fomos 
batizados, o dia em que nos comprometemos a caminhar com Jesus e recebemos d’Ele a vida de 
Deus. Temos vivido de forma coerente com essa opção? Renovamos em cada dia a nossa decisão 
por Jesus ou, entretanto, optamos por outros caminhos, outras propostas, outras formas de vida? A 
nossa vida, as nossas escolhas, os nossos valores, os nossos gestos refletem a opção que fizemos 
no dia em que fomos “batizados no Espírito”? in Dehonianos. 

 
 

Para os leitores 
 A proclamação da primeira leitura deve ter em atenção o discurso direto presente no texto. A frase final 
– «Vou fazer de ti a luz das nações, para que a minha salvação chegue até aos confins da terra» – deve ser 
sublinhada como conclusão de todo o texto.  
 A segunda leitura é constituída por um único parágrafo com longas frases e orações. Deste modo, é 
necessária uma acurada preparação nas pausas e respirações para uma correta articulação do texto 


