
 

Página 1 de 7 
 

Domingo V do Tempo Comum – Ano A – 08.02.2026 
 

 
 

Viver a Palavra 
 Como cristãos somos chamados a habitar o mundo em que vivemos, vencendo a globalização da 
indiferença, libertando-nos do nosso comodismo e testemunhando com ousadia a felicidade de viver com os olhos 
e o coração abertos sobre o mundo. 

Dirigindo-se aos discípulos de outrora, Jesus interpela cada um de nós, discípulos de hoje, neste lugar e 
tempo concreto da história humana: «Vós sois o sal da terra! Vós sois a luz do mundo!». Jesus diz precisamente 
«vós sois» e não «vós deveis ser». Ser sal e ser luz fazem parte da nossa identidade cristã e devem moldar todo 
o nosso querer e agir. Bem sabemos que muitas vezes a nossa vida é insípida e opaca, mas no nosso coração 
Deus derramou o sal que transforma e dá sabor e a luz que dissipa as trevas e ilumina mesmo os recantos mais 
recônditos da nossa existência. 

Somos chamados a ser sal que não perde a força e luz que não se esconde. Como discípulos missionários 
somos convocados para ser verdadeiros protagonistas na construção da civilização do amor, apontando sempre 
para Jesus Cristo, meta das nossas vidas e garante da eficácia da nossa missão, não obstante a nossa fragilidade 
e pecado. Como Paulo, diante da missão que nos é confiada, somos tentados a dizer: «apresentei-me diante de 
vós cheio de fraqueza e de temor e a tremer deveras». Contudo, devemos fixar o nosso olhar e a nossa atenção 
na confiança que Jesus deposita em cada um de nós: Ele conhecendo a nossa fragilidade e debilidade não hesita 
em fazer de nós sal e luz e faz das nossas vidas lugares luminosos e saborosos para que no mundo se possa 
saborear a misericórdia e a ternura de Deus e se possa contemplar a luz terna e suave do Seu amor. Não 
tenhamos medo da nossa fragilidade, nem tampouco deixemos que ela nos paralise. Escutemos o Papa 
Francisco: «prefiro uma Igreja acidentada, ferida e enlameada por ter saído pelas estradas, a uma Igreja enferma 
pelo fechamento e a comodidade de se agarrar às próprias seguranças» (EG 49). Vencendo o comodismo, somos 
chamados a lançar-nos ao caminho, a ser sal e luz, a ser testemunhas criativas de que só o amor pode 
transformar o mundo num lugar melhor e mais feliz. 

O sal é, antes de tudo, um elemento saído das águas do mar, respondendo ao luminoso apelo do sol. 
Assim, cada um de nós é chamado a ascender pela força atrativa da Luz divina. Mas como o sal que depois deve 
descer aos alimentos e dissolver-se neles para que discreta e humildemente possa dar sabor na medida certa e 
ajustada, também cada cristão é chamado a ser no mundo e para mundo um testemunho discreto, mas eficaz do 
amor e da ternura de Deus. 

A luz permite ver a realidade e os outros de um modo novo e diferente. Só Jesus é a Luz do Mundo, mas 
convocados pela sua palavra, somos chamados a irradiar no tempo e na história a luz terna e suave do Seu amor. 
Mas gosto de imaginar o nosso ser luz como um rasto luminoso que não encandeia aqueles com quem nos 
cruzamos, mas que os conduz à fonte de toda a Luz que é Jesus Cristo. A primeira leitura que escutamos neste 
Domingo aponta de modo claro as condições necessárias para ser luz: abrir o nosso coração e a nossa vida aos 
que precisam de nós com gestos concretos de amor e misericórdia. Transportando na fragilidade do nosso barro 
o precioso tesouro que é «Jesus Cristo, e Jesus Cristo crucificado», seremos um sinal saboroso e um rasto 
luminoso do amor de Deus, fazendo ecoar no tempo e na história a mais bela melodia da bondade e da ternura 
pela prática concreta e exigente das obras de misericórdia. in Voz Portucalense. 

      + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + +  



 

Página 2 de 7 
 

Ser sal e ser luz define a essência do nosso ser cristão e impele-nos a uma abertura missionária que nos 
coloca em permanente estado de missão. Por isso, este domingo é uma oportunidade apara ajudar os fiéis a 
redescobrir a sua dignidade batismal e o convite à santidade que ela encerra, numa dinâmica missionária que 
alarga as fronteiras da comunidade. Contudo, esta ontologia missionária não poderá ser apenas um refrão 
inconsequente, mas é necessário que ela transforme o nosso coração e a nossa vida e nos faça testemunhar o 
evangelho pela fraternidade e comunhão que se tornam sal e luz para os homens e mulheres de hoje. in Voz 

Portucalense 

+ + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + + 

 Estamos no Ano Litúrgico – Ano A – onde seremos acompanhados pelo evangelista Mateus. Tendo 
em vista a formação bíblica dos fiéis e a importância do conhecimento da Sagrada Escritura como Palavra que 
ilumina a vida dos batizados, o contexto do Ano Litúrgico pôde ser acompanhado como uma oportunidade para 
um encontro ou até vários encontros, sobre o Evangelista deste ano litúrgico. 

Como se diz acima, durante todo este ano litúrgico – 2025/2026 - acompanhamos o evangelista 
Mateus em grande parte das proclamações do Evangelho. Deste modo, como preparação complementar, é, 
certamente, oportuna a proposta de formação para todos os fiéis acerca do Evangelho de S. Mateus. Há muita 
ignorância e confusão sobre o Evangelho de Mateus. Merece a pena tentar formar mais e melhor os cristãos da 
nossa comunidade.  
        E fizemos isso….  
        Em anexo à Liturgia da Palavra e, também, num separador próprio, da página da paróquia de Vilar 
de Andorinho, ficará disponível um texto sobre o evangelista Mateus. Poderão melhorar os conhecimentos 
bíblicos – Novo Testamento e Antigo Testamento – em https://paroquiavilarandorinho.pt/fbiblica/.Proporciona-se 
a todos os fiéis, um maior conhecimento deste precioso tesouro que é a Sagrada Escritura. ~ 
         

LEITURA I – Isaías 58, 7-10 
Eis o que diz o Senhor: 
«Reparte o teu pão com o faminto, 
dá pousada aos pobres sem abrigo, 
leva roupa ao que não tem que vestir 
e não voltes as costas ao teu semelhante. 
Então a tua luz despontará como a aurora 
e as tuas feridas não tardarão a sarar. 
Preceder-te-á a tua justiça 
e seguir-te-á a glória do Senhor. 
Então, se chamares, o Senhor responderá, 
se O invocares, dir-te-á: “Aqui estou”. 
Se tirares do meio de ti a opressão, 
os gestos de ameaça e as palavras ofensivas, 
se deres do teu pão ao faminto 
e matares a fome ao indigente, 
a tua luz brilhará na escuridão 
e a tua noite será como o meio-dia». 
  
CONTEXTO 

Nos capítulos 56 a 66 do livro de Isaías (o “Trito-Isaías”) temos uma coleção de textos, provavelmente de 
autores diversos, redigidos em Jerusalém na época pós-exílica. Os biblistas designam esta coleção com o nome 
geral de “Trito-Isaías”. O poema que a liturgia deste quinto domingo comum nos apresenta como primeira leitura 
pertence a essa coleção. 

Em 538 a.C. o rei persa Ciro, depois de conquistar a Babilónia, autorizou os exilados judeus a regressar 
a Jerusalém. Alguns puseram-se imediatamente a caminho. Chegaram a Jerusalém cheios de entusiasmo; mas 
rapidamente ficaram desiludidos… A cidade estava destruída; o domínio persa recordava aos retornados que 
não eram livres. As profecias sobre a reconstrução de Jerusalém – que o Deutero-Isaías (cf. Is 40-55) tinha 
oferecido aos exilados quando ainda estavam na Babilónia – não se tinham concretizado. A intervenção definitiva 
de Deus para restabelecer as glórias passadas e para oferecer ao seu povo um futuro de vida abundante tardava 
em chegar. 

No universo religioso de Jerusalém parece haver, por esta altura, uma forte tensão entre dois “partidos” 
ligados à vida cultual. De um lado, está o sacerdócio sadoquita (da linha de Sadoc, sacerdote do tempo de 
Salomão), que incluía sacerdotes recém-retornados do exílio na Babilónia, convencidos de que tinham sido 
provados e perdoados pelas suas faltas. Mantinham boas relações com o poder persa, estavam decididos a fazer 
valer os seus direitos e privilégios e pretendiam ser eles a definir as coordenadas do culto oficial. Do outro lado 
está o sacerdócio levítico, que incluía sacerdotes que se tinham mantido sempre em Jerusalém, presidindo à vida 

https://paroquiavilarandorinho.pt/fbiblica/


 

Página 3 de 7 
 

cultual da cidade durante os anos que tinha durado o Exílio. Tinham uma visão mais “democrática”, mais 
pragmática, menos “oficial” e legalista da fé. Os autores do texto que, neste domingo, nos é proposto como 
primeira leitura pertencem, provavelmente, a este último grupo. 

O capítulo 58 – de onde é tirado o nosso texto – apresenta-se como uma reclamação de Deus contra o 
Povo. Nessa reclamação, há dois temas: a denúncia de um culto vazio e estéril, que cumpre as leis externas, 
mas que não sai do coração nem tem a necessária correspondência na vida (cf. Is 58,1-12); e o respeito pela 
santidade do sábado (cf. Is 58,13-14). 

A propósito do culto vazio e sem correspondência na vida aborda-se a questão do jejum (a raiz “jejuar” 
aparece sete vezes ao longo do capítulo). Como é que Deus vê a questão do jejum, uma das traves-mestras da 
vivência judaica da fé (cf. Ex 34,28; Lv 16,29.31; Jz 20,26; 2Sm 12,16-17; 1Rs 21,27; Esd 8,21; Est 4,16; Dn 9,3)? 
Qual é como é o jejum que agrada a Deus? in Dehonianos 

 
INTERPELAÇÕES 

• O que é que Deus pretende de nós? Qual o papel que Ele nos destina no seu plano salvador? A 
estas perguntas poderão ser dadas múltiplas respostas. Uma das mais belas e mais desafiantes 
aparece nas palavras do Trito-Isaías que escutamos hoje: Deus pretende que sejamos uma luz que 
brilha na noite do mundo e que aponta aos homens o caminho que leva à vida verdadeira. Sim, é 
uma boa resposta. Mas, como poderemos ser essa luz? Oferecendo a Deus rituais litúrgicos 
majestosos, que sejam expressão (mesmo que deslavada) da grandeza e da omnipotência de Deus? 
É oferecendo ao mundo o espetáculo de uma religião que se exprime em gestos e palavras 
carregados de história e de tradição, mas herméticos e incompreensíveis para os homens e 
mulheres que se movem à margem dos caminhos da fé? Ouçamos, outra vez, o Trito-Isaías: 
seremos luz de Deus no mundo se partilharmos o nosso pão com os famintos, se ficarmos do lado 
dos injustiçados, se cuidarmos daqueles que ninguém cuida, se formos testemunhas da misericórdia 
e da bondade de Deus junto daqueles que sofrem. Dessa forma, todos nos verão e todos entenderão 
o nosso testemunho. Como é que vemos tudo isto? Como vivemos e expressamos a fé que nos 
anima? 

• A história atual do nosso mundo está a ser escrita no meio de infinitas sombras… A cada instante, 
a guerra e a violência semeiam a morte e desumanizam agressores e agredidos; a cada momento 
há homens e mulheres humildes e bons, que não fazem mal a ninguém, mas que veem as suas 
vidas destruídas pela prepotência, pela injustiça e pela arrogância dos poderosos; a cada passo 
multiplicam-se os sinais de indiferença para com os sofredores, os frágeis, os que não têm pão, os 
que não têm casa, os que são obrigados a procurar num país estranho um futuro viável; a cada hora 
são maiores as feridas que deixamos na natureza, explorada e saqueada pelo nosso egoísmo e pela 
nossa ganância; a cada instante há mais homens e mulheres que não encontram lugar à mesa onde 
a humanidade come e que são abandonados nas bermas dos caminhos… Talvez estas “sombras” 
existam porque nós nos entrincheiramos atrás das portas do nosso egoísmo e não cuidamos de ser 
luz que brilha no mundo. Em concreto, o que podemos fazer para que o nosso mundo se torne 
menos sombrio? O que é que Deus nos estará a pedir para fazer neste momento da história do 
mundo? in Dehonianos. 

 

SALMO RESPONSORIAL – Salmo 111 (112) 
Refrão 1: Para o homem reto nascerá uma luz no meio das trevas. 
Refrão 2: Aleluia. 
 
Brilha aos homens retos, como luz nas trevas, 
o homem misericordioso, compassivo e justo. 
Ditoso o homem que se compadece e empresta 
e dispõe das suas coisas com justiça. 
Este jamais será abalado; 
o justo deixará memória eterna. 
Ele não receia más notícias: 
seu coração está firme, confiado no Senhor. 
O seu coração é inabalável, nada teme; 
reparte com largueza pelos pobres, 
a sua generosidade permanece para sempre 
e pode levantar a cabeça com altivez. 
  
 
 



 

Página 4 de 7 
 

LEITURA II – 1 Coríntios 2, 1-5 
Quando fui ter convosco, irmãos, 
não me apresentei com sublimidade de linguagem ou de sabedoria 
a anunciar-vos o mistério de Deus. 
Pensei que, entre vós, não devia saber nada 
senão Jesus Cristo, e Jesus Cristo crucificado. 
Apresentei-me diante de vós cheio de fraqueza e de temor 
e a tremer deveras. 
A minha palavra e a minha pregação 
não se basearam na linguagem convincente da sabedoria humana, 
mas na poderosa manifestação do Espírito Santo, 
para que a vossa fé não se fundasse na sabedoria humana, 
mas no poder de Deus. 
  
CONTEXTO 

Corinto, a capital da província romana da Acaia, era uma cidade cosmopolita e próspera, de população 
heterogénea. Na época neotestamentária, devia ter à volta de meio milhão de habitantes, dos quais dois terços 
eram escravos. Servida por dois portos de mar – um virado para ocidente, outro para oriente – era a cidade onde 
a cada momento desembarcavam marinheiros chegados de todos os portos do Mediterrâneo, ávidos de prazeres 
depois de semanas passadas no mar. Os mais diversos cultos religiosos estavam ali representados. Mas a grande 
referência religiosa de Corinto era Afrodite, a deusa do amor, da beleza, da sexualidade e da fertilidade, em cujo 
templo se praticava a prostituição sagrada. 

Paulo chegou a Corinto por volta do ano 50, no decurso da sua segunda viagem missionária, depois de 
ter passado por Tessalónica, Bereia e Atenas. Instalou-se na cidade e começou a trabalhar em casa de Priscila 
e Áquila, um casal de judeo-cristãos há pouco chegado de Roma. Ao sábado Paulo frequentava a sinagoga e aí 
falava aos judeus sobre Jesus. No entanto, o apóstolo não tardou a entrar em choque com os líderes da 
comunidade judaica da cidade. Expulso da sinagoga (cf. At 18,6), Paulo decidiu dedicar-se à evangelização dos 
pagãos. O apóstolo permaneceu em Corinto cerca de dezoito meses (entre os anos 50 e 52). Quando deixou a 
cidade, já havia em Corinto uma comunidade cristã numerosa e entusiasta. 

Mesmo fisicamente afastado da comunidade, Paulo não perdeu o contacto com os seus queridos filhos 
de Corinto. Mais tarde, durante a sua terceira viagem missionária (anos 53-58), possivelmente quando estava em 
Éfeso, Paulo recebeu notícias alarmantes sobre a comunidade. Após a sua partida de Corinto, tinha aparecido 
na cidade um pregador cristão – um tal Apolo, judeu de Alexandria, convertido ao cristianismo. Era eloquente, 
versado nas Escrituras e foi de grande utilidade para a comunidade na polémica com os judeus. Formaram-se 
partidos na comunidade (embora, segundo parece, Apolo não favorecesse essa divisão): uns admiravam Paulo, 
outros Cefas (Pedro), outros Apolo (cf. 1 Co 1,12). Os cristãos de Corinto, ainda imbuídos de uma mentalidade 
pagã, transplantaram para a comunidade o esquema das escolas filosóficas gregas, cada uma com os seus 
mestres e os seus adeptos. Neste quadro, multiplicavam-se as divisões, os conflitos, as discussões que deixavam 
feridas abertas na comunidade. Mais grave ainda: o cristianismo corria o risco de deixar de ser o seguimento de 
Jesus Cristo, para se tornar uma proposta de “saber” cuja validade dependia do poder de sedução dos mestres 
que “vendiam” aos próprios adeptos as suas ideias. 

Neste contexto, Paulo recorda aos coríntios que a “sabedoria humana” não salva nem realiza plenamente 
o homem. A realização plena do homem está em Jesus Cristo e na “loucura da cruz”. No entanto, como é que a 
salvação e a realização plena do homem podem manifestar-se nessa estranha história de um Deus condenado 
à fragilidade, que morre na cruz como um maldito? Para demonstrar que os caminhos de Deus são diferentes 
dos caminhos dos homens e que Deus pode agir através da fraqueza humana, Paulo apresenta dois exemplos. 
No primeiro Paulo refere o caso da própria comunidade de Corinto: os cristãos que compõem a comunidade são 
gente pobre e débil, muitos deles na situação de escravos; mas, apesar disso, Deus chamou-os a serem 
testemunhas da sua salvação no mundo (cf. 1Co 1,26-31). No segundo (é precisamente esse exemplo que a 
segunda leitura deste domingo nos apresenta), Paulo refere o seu próprio caso. in Dehonianos. 

 
INTERPELAÇÕES 

• Em meados do séc. I, os cristãos de Corinto procuravam encher de sentido as suas vidas correndo 
atrás daquilo a que o apóstolo Paulo chamava a “sabedoria do mundo”. Os belos discursos, os 
argumentos construídos com lógica inatacável, a fascínio dos sistemas filosóficos bem construídos 
seduziam-nos e mantinham-nos agarrados a valores perecíveis. Dois mil anos depois, ainda 
continuamos a funcionar numa lógica semelhante: colocamos a nossa esperança e a nossa 
segurança no progresso científico, nas conquistas da medicina, nos sistemas económicos, nas 
promessas dos políticos, nas ideologias, nos discursos sedutores dos manipuladores da opinião 
pública, até mesmo na publicidade que nos promete por preços módicos a realização de todos os 



 

Página 5 de 7 
 

nossos sonhos… Nada disso seria especialmente grave se não nos fechasse num mundo de 
autossuficiência que nos afasta de Deus e da salvação que Ele nos oferece. Onde é que a “sabedoria 
do mundo” nos leva? A prescindir de Deus e dos seus dons? A uma vida virada apenas para os 
valores efémeros? Conseguiremos dar pleno sentido à nossa vida e saciar a nossa sede de 
eternidade simplesmente correndo atrás da “sabedoria do mundo”? 

• À “sabedoria do Mundo” Paulo contrapõe a “sabedoria de Deus”. A “sabedoria de Deus pode parecer 
algo de estranho e de incongruente à luz da nossa lógica humana; mas ela é, segundo o apóstolo 
Paulo, fonte de vida verdadeira e eterna. O que aconteceu com Jesus aponta exatamente nesse 
sentido: Ele aceitou prescindir das suas prerrogativas divinas, desceu até nós, assumiu a nossa 
humanidade, experimentou a nossa fragilidade, solidarizou-se connosco e partilhou as nossas dores, 
enfrentou corajosamente a injustiça e a maldade, foi condenado e sofreu uma morte maldita; mas, 
da Sua entrega brotou vida nova que inundou o mundo e transformou a história dos homens. Jesus 
mostrou-nos uma coisa que, mesmo depois de dois mil anos, ainda temos dificuldade em entender: 
o amor até às últimas consequências, o serviço aos outros, a vida “dada” até ao extremo, a renúncia 
a si próprio, são fonte de vida. Quem vive dessa forma não fracassa, não passa ao lado da vida, não 
é um vencido; quem vive dessa forma dá sentido pleno à sua existência. O que vale para nós a 
“sabedoria de Deus”? É a partir dela que construímos o nosso projeto de vida? 

• O apóstolo Paulo – um homem limitado, que não possuía as qualidades humanas que os coríntios 
apreciavam nem o brilho arrebatador dos grandes “sedutores” de massas – é a prova provada de 
uma realidade mil vezes repetida na história da salvação: a força de Deus revela-se na fraqueza, na 
fragilidade, na pequenez. Deus escolhe o que é fraco para confundir os fortes. Ele aproxima-se de 
nós em “pezinhos de lã”, sem nos assustar com a exibição da sua grandeza, e transforma o mundo 
e a história através de gente “improvável”, de gente que não figura entre os grandes do mundo. 
Estamos conscientes disto? Somos capazes de reconhecer a presença e a ação de Deus em tantas 
pessoas simples e bondosas que, sem darem nas vistas, iluminam o mundo e acrescentam 
humanidade à história dos homens? Uma vez conscientes do método de Deus para intervir na 
história dos homens, não percebemos como são ridículas e descabidas as nossas poses de 
importância, de autoridade, de protagonismo, de exibicionismo? 

• Aqueles que têm responsabilidade no anúncio do Evangelho devem sempre ter presente que a 
eficácia da Palavra que anunciam não depende deles e que o êxito da missão não resulta das suas 
qualidades pessoais ou das técnicas sofisticadas postas ao serviço da evangelização: somos todos 
instrumentos humildes, através dos quais Deus concretiza o seu projeto de salvação para o mundo… 
Temos consciência de que, para além do nosso esforço, da nossa entrega, da nossa doação, das 
nossas técnicas, está o Espírito de Deus que potencia e torna eficaz a Palavra que anunciamos? in 

Dehonianos   
 

EVANGELHO – Mateus 5, 13-16 

Naquele tempo, 
disse Jesus aos seus discípulos: 
«Vós sois o sal da terra. 
Mas se ele perder a força, com que há de salgar-se? 
Não serve para nada, 
senão para ser lançado fora e pisado pelos homens. 
Vós sois a luz do mundo. 
Não se pode esconder uma cidade situada sobre um monte; 
nem se acende uma lâmpada para a colocar debaixo do alqueire, 
mas sobre o candelabro, 
onde brilha para todos os que estão em casa. 
Assim deve brilhar a vossa luz diante dos homens, 
para que, vendo as vossas boas obras, 
glorifiquem o vosso Pai que está nos Céus». 
  
CONTEXTO 

Depois de nos dizer quem é Jesus (Mt 1,1-2,23) e de definir a sua missão (cf. Mt 3,1-4,11), Mateus vai 
mostrar-nos como Jesus concretiza a missão que o Pai Lhe confia (cf. Mt 4,12-18,35). No centro de tal missão 
está o anúncio de uma realidade a que Jesus chama o “Reino de Deus”. Esse anúncio é feito com palavras e 
com gestos. 

As palavras de Jesus sobre o Reino de Deus ocupam um espaço bem significativo no Evangelho de 
Mateus. O evangelista agrupou a maior parte das palavras – ou “ditos” – de Jesus em cinco discursos (cf. Mt 5-
7; 10; 13; 18; 24-25). É provável que o autor do primeiro Evangelho visse nesses cinco discursos uma nova Lei, 



 

Página 6 de 7 
 

destinada a substituir a antiga Lei dada por Deus ao seu povo, o “ensinamento” que Israel recebeu na montanha 
do Sinai e guardou nos cinco livros da Tora (Génesis, Êxodo, Levítico, Números, Deuteronómio). 

O primeiro desses discursos de Jesus é conhecido como o “sermão da montanha” (cf. Mt 5-7). Reúne um 
importante conjunto de palavras de Jesus que Mateus ordenou e apresentou com a intenção de oferecer à sua 
comunidade as coordenadas fundamentais da proposta cristã. O evangelista vê, no “sermão da montanha”, um 
novo código ético, uma nova Lei, que supera e substitui a antiga Lei dada por Deus ao seu Povo. 

Mateus situa este discurso de Jesus no cimo de um monte não identificado. Em qualquer caso, a indicação 
geográfica não é inocente: lembra-nos a montanha da Lei (o Sinai), o cenário em que Deus deu a antiga Lei a 
Israel. Agora é Jesus que, também numa montanha, oferece ao novo Povo de Deus uma nova Lei; e essa Lei irá 
orientar a vida de todos os que se propõem fazer parte da comunidade do Reino de Deus. 

O “sermão da montanha” começa com as “bem-aventuranças” – um elenco dos valores fundamentais que 
devem ser assumidos para todos os interessados em seguir Jesus e em integrar a comunidade do Reino de Deus 
(cf. Mt 5,1-12). Mas Jesus não se fica por aí: completa o exórdio do “sermão da montanha” com duas parábolas 
(ou “ditos”) que indicam a missão daqueles que estão dispostos a viver segundo o espírito das “bem-
aventuranças”. in Dehonianos. 
 
INTERPELAÇÕES 

• Para que vivemos, cinquenta, setenta, noventa, cem anos? Que marca deixamos no mundo e na 
memória daqueles que se cruzam connosco no caminho da vida? A nossa ação e intervenção tem 
vindo a acrescentar alguma coisa à história dos homens? O que é que determina o êxito ou o 
fracasso da nossa existência? A nossa realização passará apenas por viver o mais comodamente 
possível, com um mínimo de complicações, de aborrecimentos e de contrariedades? As coisas 
corriqueiras e fúteis, a mediocridade e a banalidade, as diversões e os bens materiais, os prazeres 
e as satisfações efémeras, os triunfos e os aplausos, bastarão para dar sentido à nossa vida e para 
saciar a nossa sede de felicidade? Nós que encontramos Jesus, que acolhemos o seu chamamento 
e que nos apaixonamos pelo seu projeto, em que moldes construímos a nossa existência de forma 
que ela faça pleno sentido? 

• Jesus convida os seus discípulos a serem “sal da terra”. É uma imagem expressiva e desafiante. O 
sal serve, sobretudo, para dar sabor aos alimentos. Vivemos num mundo cada vez mais insípido, 
onde tudo é feito à medida da nossa pressa (até mesmo a “comida de plástico”), do nosso 
comodismo, do nosso egoísmo, da nossa instalação, da nossa alienação, da nossa dificuldade em 
assumir compromissos exigentes. Buscamos uma existência indolor e evitamos tudo aquilo que 
exige sacrifício, renúncia, esforço, entrega, verdadeira dedicação. “Sermos sal” seria, neste 
contexto, não termos medo do que é difícil, estarmos disponíveis para servir e para “curar” as feridas 
dos irmãos magoados pelas vicissitudes da vida, envolvermo-nos sem medo na luta contra as 
injustiças, gastarmos tempo a cuidar daqueles que ninguém quer e que ninguém ama, semearmos 
bondade e compaixão na vida daqueles que são marginalizados e condenados pelas sociedades ou 
pelas igrejas, darmos testemunho da bondade e do amor de Deus em todos os lados onde a vida 
nos levar. Estamos disponíveis para “fazer a diferença”, como o sal faz quando se mistura com os 
alimentos e faz sobressair o seu sabor? 

• Jesus também pediu aos seus discípulos que fossem “luz do mundo” e que brilhassem diante dos 
homens. Mais de dois mil anos depois, o pedido de Jesus continua a fazer sentido. Apesar de todas 
as nossas conquistas e de todos os nossos êxitos, são muitas as sombras que escurecem o mundo 
e que obrigam os homens a perderem-se em caminhos sem saída, a tropeçarem no medo e no 
desespero, a ficarem prisioneiros de frivolidades e bagatelas, a não acertarem com o sentido da 
existência, a permanecerem parados no erro, a caminharem às apalpadelas sem vislumbrar uma luz 
no fundo do túnel. Os seguidores de Jesus, iluminados pela luz que d’Ele brota e pela verdade do 
Evangelho, são chamados a dissipar, com as suas “boas obras”, as sombras que cobrem o mundo; 
são enviados por Jesus a apontar aos homens os caminhos luminosos que conduzem à vida 
verdadeira. Aceitamos o convite de Jesus para sermos testemunhas da luz? A luz de Deus brilha no 
mundo através das nossas boas obras? 

• Durante muitos séculos vigorou um modelo de organização social e política conhecido como “regime 
de cristandade”: a filosofia e os valores do cristianismo permeavam e governavam todas as esferas 
da sociedade, incluindo as leis, as instituições, os costumes e as relações entre a Igreja e o Estado. 
A Igreja exercia uma influência dominante, que ia além do domínio espiritual, moldando a totalidade 
da vida social e cultural. Entretanto, os tempos mudaram. Atualmente já não existe esse modelo. Os 
seguidores de Jesus estão mais diluídos na massa e têm menos visibilidade. Por outro lado, uma 
boa parte da sociedade parece menos interessada nos valores propostos por Jesus. Poderão ainda 
os discípulos de Jesus, neste novo cenário, serem “sal da terra” e “luz do mundo”? Jesus não hesitou 
em pedir isso ao seu pequeno grupo de discípulos quando eles eram um grupo ridiculamente 



 

Página 7 de 7 
 

insignificante no vasto e hostil império romano. Ele sabia que a força de Deus é capaz de se 
manifestar na fraqueza e na pequenez. Como nos sentimos quando somos chamados a dar 
testemunho de Jesus no meio dos nossos irmãos que seguem modelos diferentes dos nossos? 
Deixamo-nos dominar pelo desânimo, ou contagiamos os que nos rodeiam com a nossa paixão por 
Jesus? 

• Para que o sal possa cumprir o seu papel, tem de ser misturado com os alimentos; para que uma 
luz possa iluminar “todos os que estão em casa”, não pode estar escondida debaixo do alqueire. 
Tudo isto parece-nos demasiado evidente. Mas temos sempre tirado daí as consequências que se 
impõem? Há entre nós quem, desagradado com a indiferença ou até mesmo a hostilidade do mundo, 
ache que a comunidade de Jesus deve fechar-se ao mundo, condenar o mundo e “cortar relações” 
com uma sociedade que não entende a proposta cristã. Poderemos ser “sal da terra” e “luz do 
mundo” fechados dentro das nossas igrejas ou dos espessos muros dos nossos conventos, limitados 
a atirar condenações lá para fora? Poderemos alhear-nos dos problemas e angústias, alegrias e 
esperanças dos homens, renunciando a contagiar o mundo com a proposta de Jesus? Uma Igreja 
que gasta todas as energias com os seus solenes rituais litúrgicos ou com a arrumação harmoniosa 
do calendário paroquial poderá dar sabor à vida moderna e oferecer aos homens a luz genuína do 
Evangelho?in Dehonianos. 

 
 

Para os leitores 
A proclamação da primeira leitura deve ser marcada pelo tom exortativo que está presente em todo o 

texto. Na segunda parte do texto deve ter-se em atenção as diversas frases condicionais, aproveitando a 
expressividade que elas pretendem transmitir.  

Na segunda leitura, deve ter-se em atenção as frases mais longas e com diversas orações respeitando 
as pausas e respirações, articulando bem as diversas frases para uma clara compreensão do texto 
 

 


